Chapitre 3

Quatre grands disconrs sur la réalité

Vers une anthropo-cosmologie

« Toutes choses sont lies entre elles et d'un nand sacré, et il n'y a presque rien qui n’ait ses relations. Tous les
étres sont coordonnés ensemble, tous concourent a I’harmonie du miéme monde. »

Marc-Aurele

Nous disions plus haut que la rationalité est un peu comme un outil, une arme, redoutable, que ’homme
possede depuis bien longtemps. Elle nous a d’abord permis de survivre mais, mieux encore, elle nous
permet de penser le monde. Autrement dit, la rationalité est d’abord une puissance de survie—pour
reconnaitre un danger, prévoir une action, évaluer une intention—avant de devenir une puissance de
compréhension.

Cependant, afin de mieux percevoir sa présence dans la suite de ce chapitre, il ne faudrait pas croire
que la rationalité n’est qu’une affaire de calcul. Elle peut aussi étre symbolique, narrative, sensible ou
méme mystique. Voyons maintenant comment elle s’integre a divers degrés dans nos grands discours.

Comment ’étre humain se tient-il dans le réel ?

Dans ce chapitre, je voudrais montrer qu’il existe quatre grands boulevards, si je peux m’exprimer ainsi,
qui organisent nos pensées sur le monde. La philosophie, mais aussi la religion, la science et les arts
sont quatre grands discours pour penser un méme monde.

3.1 Qu’est-ce qu’un discours ?
q

Qui que tu sois, ou que tu sois, lorsque tu tentes de comprendre le monde autour de toi, tu le fais
généralement a travers I'un des quatre grands discours planétaires. Quand on essaie de comprendre un
livre, un film, le point de vue d’un ami, une nouvelle, ou une décision—Ia sienne ou celle d’'un autre—
bref, lorsqu’on cherche a donner sens au réel, on mobilise la pensée religieuse, philosophique,
scientifique ou artistique... parfois méme les quatre en méme temps !

Avant de présenter ces quatre grands discours, précisons ce que nous entendons ici par “discours”. 11
ne s’agit pas d’une allocution prononcée devant une foule, mais d’un terme plus ancien, dérivé du
latin discursus : dis (de divers cOtés) et cursus (courir). Un discours est donc une maniere d’aller et venir
autour d’un domaine pour en explorer les multiples facettes.

Ainsi, lorsqu’un étudiant entre dans le discours religieux, philosophique, scientifique ou artistique, il se
met a parcourir les idées, les textes, les débats et les ceuvres qui le composent. Un prétre, par exemple,
lorsqu’il lit les Ecritures a la messe, parle depuis le discours religieux ; mais si une heure plus tard, au
dépanneur, il commente le scandale politique a la une du journal, ses paroles relévent d’un autre registre.

Chaque discours constitue un ensemble immense. Il suffit d’aller dans une bibliothéque : toute la
section “philosophie” appartient au discours philosophique ; toute la section “sciences” au discours
scientifique, subdivisé en une multitude de branches. Les discours se sont donc différenciés au fil du
temps en de grandes familles et en spécialisations plus fines.

Si nous prenons la peine de distinguer ces quatre discours, c’est pour mieux comprendre ce qu’est la
philosophie elle-méme, mais aussi parce qu’ils forment les principaux cadres a travers lesquels
I’humanité tente de comprendre le monde et de lui donner sens.



Pour terminer, notons que le Dictionnaire de la langue philosophigue donne la définition suivante du terme
disconrs : « mode de connaissance gui atteint son objet non pas directement comme l'intuition mais indirectement par le
détonr du langage (...) ». 1 11 va donc de soi que langage et discours sont inséparables. Pour entrer dans un
discours, il faut posséder un langage. Dans le cas du discours artistique, ce langage n'est pas toujours
verbal ; il peut étre visuel, musical, symbolique ou gestuel. Mais il demeure un langage au sens ou il
permet de transmettre du sens.

« L’art ne dit pas : il montre. »

Wittgenstein, Tractatus § 4.1212
3.2 Différencier les discours

Si le but de ce chapitre est d'étre capable de différencier les quatre grands discours, alors il nous faut
une méthode pour y arriver. Je vous en présente une ici, en trois points, qui m’a toujours paru
prometteuse.

Objet : Premierement, chaque discours se penche sur un objet, s’intéresse a lui. La psychologie
s'intéresse a la psyché, la médecine a la santé du corps, la théologie aux religions, 1'éthique au bien et
au juste, etc. Ainsi, et puisqu’il est rare que deux discours aient le méme objet, alors pour bien cerner
un discours il nous faudra d’abord trouver son objet.

Méthode : Pour atteindre son objet, un discours développe une méthode. La science, par exemple,
s’appuie sur Pobservation, 'expérimentation et la comparaison. Dans nos écoles modernes, nous y
sommes tres tot initiés : herbier, dissections, mesures, etc. Et puisque le discours scientifique n’emploie
pas la méme méthode que le discours religieux ou artistique, par exemple, alors il nous faudra également
trouver la méthode dans les quatre grands discours si nous voulons les distinguer clairement.

Projet : Chaque discours possede également sa finalité propre. Le discours religieux n'a pas le méme
but que le discours scientifique, ni la méme finalité que le discours artistique. 1l ne ser pas a la méme
chose. Chaque discours a donc son propre projet.

En conclusion, l'objet (¢ce qui intéresse nne discipline), la méthode (comment cette discipline s'y prend ponr atteindre
son objet) et le but (@ quoi sert cette discipline) sont trois éléments distincts que posséde chaque discours.
Notre objectif, ici, en étant capable de bien différencier ces quatre discours, est aussi de les comprendre
: comme souligné plus haut, ces discours organisent la vision que nous avons du monde qui nous
entoure, lui donne un sens.

3.3 Le discours philosophique

Débutons par le discours philosophique. Nous en ferons un survol plutdét sommaire, étant donné que
le reste de ce livte portera sur ce discours. Nous allons partir d'une définition bien courte et bien simple
de la philosophie. 1l en existe beaucoup, c’est vrai, mais il faut commencer quelque part. Je suggére ici
un exercice afin de trouver soi-méme l'objet, la méthode et le projet (but) de ce discours. Pour ce faire,
il faut d’abotd lire le texte qui suit et essayer de deviner quel en est l'objet (ce qui intéresse ce discouts),
la méthode (comment traite-t-on de cet objet) et le projet (quel est le but de ce discours, a quoi sert-
i7?).

! Paul Foulquié, Dictionnaire de la langue philosophique, Presses Universitaires de France, Paris, 1962, p. 181.



« La philosophie est un disconrs rationnel et critique, portant sur les problemes bumains fondamentanx, la
S0ciété, le savoir, afin de mienx orienter ['action individuelle et collective? »

Emile Chrétien
L'objet

Commencons par l'objet. Tu auras peut-étre trouvé lindice ? Sur quoi porte la philosophie ? Elle
s'intéresse a quoi ? Elle porte sur les problémes humains fondamentaux, e/ s'y intéresse. Ce premier
élément de réponse mérite qu'on s'y attarde un peu.

En philosophie, '/ #'y a pas de probleme, en général il n'y a pas de réflexion philosophique possible.
La pensée philosophique prend naissance dans un questionnement, un probléme philosophique. Mais
qu'est-ce qu'un probléme philosophique ? Si la porte de mon bureau ne ferme pas bien, c'est un
probléme. Mais la définition précise : « un probléme humain ». Alors essayons plutot ceci : je me coupe
a la main et mettre un pansement sur la blessure, j'ai un probléme humain. Mais on devine qu’on n’est
pas pour autant en philosophie. La définition que 'on travaille se termine avec le terme « fondamental
». Un probléme humain fondamental est un probléeme qui touche beaucoup de gens, et dont la réponse
est non seulement difficile a trouver, voire impossible (! ), mais le simple fait d'en proposer une nous
éclaire sur les actions a poser pour mieux vivre, personnellement ou collectivement.

Exemples : est-il bien ou mal de continuer a investir dans l'exploitation pétroliere (qui crée des
emplois, dégage de la richesse et nous permet de nous déplacer en voiture), alors qu'il y a actuellement
un consensus alarmant au sein de la communauté scientifique mondiale a l'effet que les problemes de
pollution atmosphérique nous ameénent de plus en plus vers une catastrophe écologique ? Quels sont
les criteres qui permettent de juger si l'avortement est moral ou non ? Est-il juste que les femmes soient
toujours les premiéres victimes lors des conflits ? Est-ce qu'étre populaire ou riche, c'est mieux vivre
sa vie ? Pourrait-il étre permis de ne pas suivre la loi dans certains cas ? Doit-on juger quelqu'un sur
ses actes ou ses intentions ? Devtions-nous aller de l'avant avec le clonage humain ? Toutes ces
questions concernent des problémes humains fondamentaux : elles concernent beaucoup de monde,
si ce n'est tout le monde ; elles sont difficiles a aborder parce g#’il n'y a pas de réponses simples. Et
pourtant, mais mieux les poser apporte des éléments de réponse et nous aide a « aller de I'avant », a
prendre de meilleures décisions, a « faire sens de la situation ».

La définition de E. Chrétien ajoute également les termes « société » et « savoir ». En effet, les questions
philosophiques concernent trés souvent la société, et il est nécessaire de se demander quelles sont les
limites du savoir humain si 'on souhaite répondre a ces questions : jusqu'ot 'homme peut-il espérer
des réponses et a partir de quand les connaissances ne nous sont-elles plus accessibles ?

La méthode

Mais comment fait la philosophie pour traiter de son objet ? Comment peut-on envisager répondre a
ces questions difficiles ? La philosophie est un discours rationnel et critique... Voila comment on y arrive. La
philosophie est née du développement du discours rationnel, ce que nous avons appelé le miracle grec
chez nos ancétres. La méthode philosophique est tellement ancrée dans la bonne utilisation de la raison
qu'il existe méme des arguments rationnels qui tentent de démontrer que le véritable savoir est
irrationnel ou, enfin, que c'est par l'irrationalité que l'on pourrait espérer atteindre le réel ! Ils sont fous
ces philosophes ? Il faut peut-étre 1'étre un peu, car réfléchir et apporter des réponses sensées aux
questions soulevées plus haut est un défi de taille. Pourtant, je suis de ceux qui croient que nous
pouvons tous nous y intéresser et apporter des éléments de réponses intéressants. La philosophie n'est

2 Emile Chrétien, Ie Québec philosophique, Une introduction @ la philosophie. (1991). J'utilise cette définition depuis des
années. Elle me vient d'un collegue qui I'a eue d'un collegue. Je sais maintenant que cette définition nous vient de
M. Chrétien et je lui en suis reconnaissant car elle est complete et bien formulée, donc pédagogique.



pas réservée a une élite. Contrairement a ce qui était le cas a d'autres époques, la philosophie aujourd’hui
se démocratise, a sa fagon.

Ainsi, le discours philosophique utilise la raison comme arme de combat. Sans outil, ni microscope ni
crucifix, la philosophie avance dans le monde des idées avec sa grande capacité a entrer rationnellement
dans chaque concept, dans chaque idée, pour l'explorer avec rigueur. Elle devient ainsi critigue : bien
connaitre les détails d'une idée permet de mieux la comparer avec une autre idée. Si étre critique, c'est
savoir bien distinguer ce que d'autres confondent, alors la philosophie, a force d'explorer avec rigueur
autant de nuances dans les concepts, se définit naturellement comme une discipline critique.

Le projet

Mais dans quel but ? Quel est le projet de ce discours ? Pourquoi philosopher et explorer ces grandes
questions que beaucoup diront sans réponse ? Parce que tout au long de notre vie il faut prendre des
décisions, il faut agir | Et quand il faut agir, bien que l'on soit face a un probleme fondamental, il faut
avancer des pistes de réponse pour trouver une solution et avancer. Prenons cet exemple : une dame
tres agée est hospitalisée depuis 10 ans dans la méme chambre, sans vue sur l'extérieur, avec trés peu
de visite de ses proches. Ses enfants sont loin et sont trés occupés avec leurs propres problémes. Elle
est paralysée de la moitié du corps et elle est atteinte d’une maladie qui se développe rapidement. Sa
petite-fille vient la voir une fois par mois. Quand elle y va, sa grand-mere finit toujours par lui dire,
dans un bref moment de lucidité, qu'elle souffre, qu'elle souhaite quitter ces lieux, qu'elle ne veut plus
de cette vie. Mais la science moderne, la technique et les progres médicaux font qu'on peut la maintenir
en vie comme cela encore longtemps. Pourtant, méme si les membres de sa famille pourraient sauter
de joie devant cette grandeur de la technique médicale, il en est autrement : la situation n’a plus
beaucoup de sens. On pourrait se dire que lorsque 'on a vécu toute sa vie, avec ses joies et ses peines,
on mérite de mourir dignement. Mais cette vieille femme n'a plus beaucoup de dignité. Elle qui aimait
se faire belle avant de recevoir des visiteurs doit maintenant laisser entrer n'importe qui dans sa
chambre, qu'elle partage avec trois autres personnes agées tres malades et non-communicatives. Dans
sa jaquette d’hopital, le regard perdu, elle ne mange plus et attend la mort. Doit-on s'acharner pour
garder certaines personnes en vie ? Doit-on laisser les gens mourir dans la dignité ? Est-ce la vie et le
corps qui décident de la mort ou est-ce 'homme et sa technique ? Les membres de sa famille sont pris
dans un probleme humain fondamental : on aime cette femme et on la veut en vie, mais on sait aussi
qu'elle souffre énormément, physiquement et moralement, et la laisser partir, c'est-a-dire stopper toute
la technique médicale qui l'aide a se maintenir en vie, serait un peu comme la libérer d'une grande
souffrance et la laisser gagner un repos mérité, plus digne que la présente situation, et libérateur. Les
gens qui vivent ces réalités vont trouver dans la philosophie des réponses, des pistes de réflexion pour
les aider a agir. Personne n'aime agir sans savoir. Mais comprendre les avenues possibles que I'on peut
emprunter aide a passer a I'action. Ainsi, certains philosophes défendent tres rationnellement le droit a
la vie, colte que coute, d'autres le droit a une mort digne, et d'autres expliquent pourquoi il est
impossible de répondre a ces questions a moins d'y aller au cas pat cas. L'éthique est la branche de la
philosophie qui s'intéresse a ce genre de questions. Une fois au fait de leurs arguments philosophiques
et des possibilités, la jeune femme au chevet de sa grand-meére pourra personnellement développer sa
propre opinion, éclairée, sur le cas de cette personne qui souffre.

Mais le discours philosophique aide aussi une collectivité a prendre des décisions. Au Québec, par
exemple, en 2007, une série de demandes d'accommodements raisonnables a fini par créer une véritable
trainée de poudre qui alluma de grandes tensions : qu'est-ce qu'un accommodement raisonnable ? A
partir de quand un accommodement est-il raisonnable ? A partir de quand est-il déraisonnable ? Le
premier ministre du Québec de I'époque, Jean Charest, s'est retrouvé avec un sérieux dilemme, pour
ne pas dire un probléme humain fondamental, sur son bureau, qu'il devait régler rapidement. Que
pouvait-il faire avec un si grand probleme ? Le 8 février 2007, il a fait appel a deux spécialistes des
problemes humains fondamentaux : Charles Taylor, le philosophe canadien, de 1'Université McGill et



le sociologue Serge Bouchard, de I'Université du Québec a Chicoutimi. Ces deux intellectuels ont utilisé
leur savoir ainsi que l'opinion de beaucoup de citoyens de diverses villes du Québec (démarche
démocratique qui faisait d'ailleurs pattie de leurs prémisses philosophiques) afin de rédiger un an plus
tard le Rapport Bouchard-Taylor. Ce rapport n'a pas pour but de régler la question pour toujours mais
bien de proposer des pistes de solutions concrétes pour qu'un peuple puisse se doter d'une politique
claire et efficace en ce domaine. Comme quoi, le discours philosophique ne fait pas qu'orienter I'action
individuelle, il oriente également I'action collective.

3.4 Le discours religieux

Si l'on considére que le début du langage et celui de la pensée se produisent historiquement et
physiologiquement en méme temps, alors on peut imaginer que I'étre humain, lorsqu'il a commencé a
patler (donc a conceptualiser et a penser), s'est retrouvé face a un probleme angoissant : ou vont les
motts ? C'est probablement 1a 'une des premiéres questions que 'homme pensant s'est posé. Comment
I'un de nos proches avec qui l'on échange et vit depuis si longtemps peut-il entrer dans ce sommeil
infini caractéristique du défunt ? Pourquoi passe-t-il du chaud mouvement a cette froide immobilité ?
11 doit bien y avoir une raison, sans quoi la mort n’a pas de sens. Cette question hanta probablement
les hommes, tel que l'archéologie nous I'a montré par la découverte de I'une des premieres formes de
culture humaine : la sépulture. A partir d'une certaine époque (entre -100 000 et -40 000), on
n'abandonne plus nos morts en les laissant gésir sur le sol. Au contraite, on prend un temps et une
énergie précieuse pour « accompagner » le mort dans son « départ ». Ainsi, tout a coup les étres humains
se mettent a enterrer leurs morts. Certains seront surélevés, on leur laisse des offrandes, des fleurs, de
la nourriture, des armes... Il serait logique de penser cette hypothése : la mort a provoqué des réflexions
impliquant cette l'idée de départ d’un monde pour un autre monde. Puis les hypothéses s'enchainent :
si, dans ce mystérieux monde post-mortem, invisible pour nous, il y avait des esprits puissants, alors il
faudrait laisser offrandes, fleurs ou nourriture afin que notre mort puisse les offrir et y soit bien recu ;
si, au contraire, il y a des ennemis, des monstres puissants, il faudra alors laisser au mort des armes,
afin qu'il puisse se défendre ; s'il y a le recommencement d'une vie, alors on pourra laisser au mort des
souvenirs de sa vie avec nous afin qu'il puisse nous retrouver... Il devait y avoir autant d'hypotheses sur
l'apres-mort qu'il y a d'imagination et d'idées dans I'esprit humain. Puis les hypothéses se sont raffinées,
sophistiquées, au point ou l'on finira par voir apparaitre les premiers discours religieux. On sait bien
maintenant que ces premiers sentiments religieux ont grandi et ont donné lieu aux premiéres formes
de religion organisée, le chamanisme et l'animisme. Ensuite (plusieurs milliers d'années plus tard)
apparait le polythéisme. Po/y signifiant plusieurs et zhéisme, dieu, c'est-a-dire qu'on ne parlera plus
seulement d'esprit de la nature mais bien de dieux qui organisent le monde. Finalement, arrivera le
monothéisme. Ou les hommes adoptent un culte a2 un Dieu unique (#on0). La premiére religion
monothéiste organisée fut le judaisme, dont les débuts remontent a plus ou moins 7000 ans avant notre
cre.

Attardons-nous maintenant a une forme particuliére de religion, le polythéisme des Grecs de 1'Antiquité.
Nous allons ainsi faire d'une pierre, deux coups : explorer le discours religieux et préparer le terrain
pour aborder les premiers philosophes occidentaux que nous allons étudier plus loin.

La philosophie telle que nous allons la voir dans ce livre est effectivement née dans un contexte tres
religieux. On pourrait méme affirmer sans trop se tromper que le discours dominant de I'époque, celui
qui répondait a toutes les interrogations des hommes, éfit le discours religieux. La science et la
philosophie, 600 ans avant notre ere, étaient embryonnaires. Il n'est pas facile pour nous, les modetnes,
de se projeter dans cette culture religieuse antique. Nous avons presque changé d'univers a ce point de
vue.

Commencons par définir les mots-clés. Comme nous venons de le souligner, le polthéisme,
contrairement au zonothéisme, est une religion qui implique plusieurs dieux. Pour les Grecs de cette



époque, en effet, 'Univers était peuplé de beaucoup de dieux, de demi-dieux, de héros et d’esprits en
liens avec les dieux tout puissants. Il y avait donc des dieux, des divinités mineures ainsi qu’une infinité
de légendes, histoires et cultes qui s'y rapportaient. Nous sommes ici devant une religion riche et
foisonnante qui ne contenait pas nécessairement de dogmes ou de commandements au sens ou les
monothéismes en contiennent. Le polythéisme laisse donc une grande liberté de pensée et de pratique.
Les dieux et leurs subordonnés étaient partout, ils protégeaient des villes, des quartiers, des
monuments, des objets naturels, des especes animales, et méme, chez nous les hommes, des sentiments.
Déesse de l'amour, de la guerre, de l'ivresse, les déesses et les dieux recouvraient, expliquaient et
donnaient un sens aux pratiques humaines, aux affects et aux phénomenes humains comme la mort ou
la maladie. En fait, les dieux étaient anthropomorphes. Anthropos signifie en grec « homme »,
et morphos, « forme».  Cest  donc  dire  qu'ils  avaient une  forme  humaine.
IIs pouvaient ressembler physiquement ou moralement aux hommes, parfois I'un et l'autre. Dans son
Petit traité des religions, Frédéric Lenoir décrit ainsi la religion grecque aprés l'invention de I'écriture, au
Vlle siecle avant notre ére :

Extrait 1: Le Panthéon grec

[Enfin sont fixés| « les fextes transmis par la tradition orale : I'lliade ef '0Odyssée d'Homere, des
hymmnes homérigues, Les Travaux et les jours, la Théogonie d'Hésiode. Leur production littéraire sera
des lors foisonnante, et leur mythologie trés fouillée pour raconter la naissance du monde avec Chaos, I'abime
géant (dont on ignore les conditions d'émergence), la création des manx: (dont le travail ), antrefois enfermés par
Zeus dans une jarre qu'onvrira la belle Pandore, une femme péchant par excés de curiosité, et surtout la saga
des dienx;, objet d'une constante fascination.

La religion grecque se forge en effet antour des donze dieux: et déesses de I'Olympe, des personnalités trés
humaines qui vivent des passions, des jalousies, des bonbenrs, des tragédies, qui se marient, procréent, aiment,
haissent comme le font les hommes, mais qui, a la différence de ces derniers, possédent l'immortalité—ainsi gne
des ponvoirs surbumains. Ont-ils vraiment le ponvoir d'intervenir dans la destinée de cenx qui les prient 2 La
question reste onverte. Théoriguement, les Grees considerent que chaque individu a sa moira, son destin, contre
lequel rien ni personne ne peut intervenir. Pas méme Zeus qui, par exemple, ne réussit pas a tirer son fils
Sarpédon des griffes de la mort. Pourtant, dans les faits, et comme tous les antres peuples, les Grees sacrifient
anx: dienx dans les temples et pratiguent les rituels destinés a s'attirer lenrs faveurs. Les grands temples, onverts
a tous, ainsi que les temples secondaires érigés dans toutes les cités, sont trés courus. |...] les Grees sont
convaincus qu'ils doivent fout anx dienx;, anssi bien les phénoménes naturels que les arts et les métiers, d'oi le
fait que chague corporation se place sous la protection d'un dien particulier : Athéna ponr les artisans, Poséidon
pour les marins, Ares pour les soldats, ete. » 3

Les Grecs vont également observer des pratiques religieuses vouées aux héros, demi-héros, génies,
esprits qui sont pour eux des daimons* qui peuvent habiter une riviere, un rocher ou méme un arbuste !
Ajoutez a cela la magie et la divination, comme de tenter de comprendre les intentions d'un dieu par
I'observation du vol d'un oiseau, l'interprétation d'un réve, et vous poutrez conclure que les Grecs sont
tres religieux, que le sacré est partout autour d'eux, toujours présent.

Extrait 2 : La Théogonie de Hésiode

Hésiode, pocte grec, huit siécles avant notre ére, écrit un texte intitulé Théogonze. Ce mot vient du grec
theos qui signifie « dieu » et gennad qui veut dire « engendrer ». Une théogonie est donc un essai sur
l'origine des dieux ou, plus simplement, sur I'origine du monde, de I'Univers. Le Big Bang serait donc
une théogonie moderne dans la mesure ou c'est une hypothése sur l'origine de I'Univers. Les légendes,

3 Lenoir, Frédéric, Petit traité d'histoire des religions, Plon, 2008, p. 99-100.
4 Un daimon est un étre surnaturel.



les histoires et la tradition orale sur la mythologie ont servi a Hésiode pour écrire son texte que nous
allons ici regarder. Ce sera donc pour nous un exemple de ce a quoi pouvait ressembler l'univers
religieux de nos ancétres les Grecs. Le passage qui suit explique qui sont les premiers dieux a avoir
participé a la création du monde. Leurs péripéties et leur personnalité auront fagconné notre monde et
I'humanité.

Lorsqu'on demanda aux filles de Zeus comment sont nés les premiers dieux, voici ce que l'une d'elles
répondit, selon Hésiode :

« Avant toutes choses fut Khaos, et puis Gaia au large sein, siege toujours solide de tous les
Immortels qui habitent les sommets du neigeux Olympos et le Tartaros sombre dans les
profondeurs de la terre spacieuse, [120] et puis Er6s, le plus beau d’entre les Dieux Immortels,
qui rompt les forces, et qui de tous les Dieux et de tous les hommes dompte l'intelligence et
la sagesse dans leur poitrine.

Et de Khaos naquirent Erébos et la noire Nyx. Et, de Nyx, Aither et Hemére naquirent, car
elle les concut, s’étant unie d’amour a Erébos.

Et, d’abord, Gaia enfanta son égal en grandeur, ’'Ouranos étoilé, afin qu’il la couvrit tout
enticre et qu’il fit une demeure stre pour les Dieux heureux.

Et puis, elle enfante les hautes montagnes, fraiches retraites des divines [130] Nymphes qui
habitent les montagnes coupées de gorges, et puis la mer stérile qui bout furieuse, Pontos ;
mais pour cela, ne s’étant point unie d’amour. Et puis, unie a Ouranos : elle enfante Okéanos
aux tourbillons profonds, et Koios, et Kréios, et Hypérion, et Iapétos, et Théia, et Rhéia, et
Thémis, et Mnémosyne, et Phoibe couronnée d’or, et 'aimable Téthys. Et le dernier qu’elle
enfante fut le subtil Kronos, le plus terrible de ses enfants, qui prit en haine son pére vigoureux.

Et elle enfanta aussi les Kyklopes au cceur violent, [140] Brontes, Stéropes et le courageux
Arges, qui remirent a2 Zeus le tonnerre et forgérent la foudre. Et en tout ils étaient semblables
aux autres Dieux, mais ils avaient un ceil unique au milieu du front. Et ils étaient nommés
Kyklopes, parce que, sur le milieu du front, s’ouvrait un ceil unique et circulaire. Et la vigueur,
la force et la puissance éclataient dans leurs travaux.

Et puis, de Gaia et d’Ouranos naquirent trois autres fils, grands, trés forts, horribles a nommer,
Kottos, Briaréds et Gyges, race superbe. [150] Et cent bras se roidissaient de leurs épaules, et
chacun d’eux avait cinquante tétes qui s’élevaient du dos, au-dessus de leurs membres robustes.
Et leur force était immense, invincible, dans leur grande taille. De tous les enfants nés de Gaia
et d’Ouranos ils étaient les plus puissants. Et ils étaient odieux a leur pere, dés origine. Et
comme ils naissaient 'un apres lautre, il les ensevelissait, les privant de la lumiére, dans les
profondeurs de la terre. Et il se réjouissait de cette action mauvaise, et la grande Gaia gémissait
en elle-méme, pleine de douleur. [160] Puis, elle congut un dessein mauvais et artificieux.

Des qu’elle eut créé la race du blanc acier, elle en fit une grande faux, et, avertissant ses chers
enfants, elle les excita et leur dit le cceur plein de tristesse :

—DMes chers enfants, fils d'un pére coupable, si vous voulez obéir, nous tirerons vengeance
de I'action injurieuse de votre pere, car, le premier, il a médité un dessein cruel.

Elle parla ainsi et la crainte les envahit tous, et aucun d’eux ne parla. Enfin, ayant repris
courage, le grand et subtil Kronos répondit ainsi a sa mere vénérable :



—[170] Mere, certes, je le promets, j"accomplirai cette vengeance. En effet, je n’ai plus de
respect pour notre pere, car, le premier, il a médité un dessein cruel.

11 parla ainsi, et la grande Gaia se réjouit dans son cceur. Et elle le cacha dans une embuscade,
et elle lui mit en main la faux aux dents tranchantes, et elle lui confia tout son dessein. Et le
grand Ouranos vint, amenant la nuit, et, sur Gaia, plein d’un désir d’amour, il s’étendit tout
entier et de toutes parts. Et, hors de ’embuscade, son fils le saisit de la main gauche et, de la
droite, il saisit la faux horrible, immense, [180] aux dents tranchantes. Et les parties génitales
de son pere, il les coupa rapidement, et il les rejeta derriere lui. Et elles ne s’échappérent point
en vain de sa main.

Toutes les gouttes qui en coulérent, sanglantes, Gaia les recueillit ; et, les années étant révolues,
elle enfanta les robustes Erinnyes et les grands Géants aux armes éclatantes, tenant en main
de longues lances, et les Nymphes que sur la Terre immense on nomme Mélies. |[...] »°

Clest ainsi qu'Hésiode raconte comment se sont déroulés les tout débuts de la création du monde. Dans
I’'amour, la haine, 'amitié et la vengeance humaine, trop humaine. C'est donc en ces termes et dans
cette « logique » religieuse que les Grecs de 'Antiquité comprenaient le monde et son origine.

Etavant eux, les chasseurs cueilleurs de religions animistes/chamaniques avaient également leurs récits,
leurs histoires mythologiques. Par exemple, voici le mythe fondateur attikamek qui, tout comme le fait
la Théogonie de Hésiode, explique les origines de ’homme :

Extrait no. 3, Légende attikamekw sur la création

« Tout n’était que de I'eau avant que la Terre ne soit créée. Les animaux vivaient sur un radeau.
Le Grand Liévre était leur chef.

Un jour, les animaux dirent au castor « plonge, rameéne un peu de terre, méme juste un grain
de sable pour commencer ». Le castor plonge longtemps, revient a moitié mort, sans rien. La
loutre fait la méme chose, méme résultat. A la risée de tous, le rat-musqué se propose, plonge,
revient a la surface, le lendemain, le ventre en I’air, un grain de sable entre les griffes.

Le grain grandit, le Grand Li¢vre tourne autour, la petite terre grossit. Quand elle est devenue
trés grande, le renard la visite et la déclare parfaite. Le Grand Li¢vre n’est pas d’accord. Il est
toujours au centre de la terre a la piétiner pour qu’elle grandisse encore et toujours. On peut
I'entendre quand on descend dans les cavernes.

Les animaux partent un bon matin pour habiter cette terre. Beaucoup meurent en cherchant
leur territoire. C’est le Grand Lievre qui, du cadavre de ces animaux, fait naitre les Hommes.
I’ours donne des hommes au clan de 'ours; le renard au clan du renard, le chevreuil au clan
du chevreuil.

Et ainsi de suite...0 »

> Hésiode, La Théogonie. La traduction du grec au francais est du pocte francais Leconte de Lisle (1818-1894).
6 I égende atikamekw sur la création de la Terre et Pexpansion du territoire - https:/ /manawan.otg/nomadisme/rites-et-
traditions/



Oui, pour les modernes que nous sommes, ce ne sont 1a « que » des mythes. Mais que pouvait-il y avoir
d’autre pour comprendre le monde ? Quand il ne sait pas, ’homme avance des hypotheses : « Le mzythe
est done d’une grande utilité, car s'il fallait parler que de ce que nous connaissons avec certitude, nous passerions de longues
heures (des années 2) sans prononcer un mot.” »

Religion : Objet, méthode et projet

a) Que pourrait donc étre l'objer du discours religieux ? Clest-a-dire, a quoi s’intéresse la religion ? Elle
s'intéresse a I'Homme, c'est certain, car les étres humains veulent savoir par la religion comment vivre,
d'ou ils viennent, comment mériter le ciel, comment respecter le ou les dieux, quel est le sens de la vie...
On pourrait donc dire (c'est une réponse possible parmi beaucoup d'autres, et qui demeure ouverte)
que lobjet de la religion c’est la relation qui se tisse entre I'étre humain et le sacré (ce qui nous
transcende, nous dépasse, qui releve du #éfaphysique).

b) Que pourrait-étre la méthode du discours religieux ? Cette question peut paraitre étrange, dans la
mesure ou le terme « méthode » a souvent une connotation scientifique. Pourtant, le discours religieux,
s'il veut survivre, doit étre actualisé et réaffirmé sans cesse par un discours et des pratiques. La méthode
c’est donc (a) des discours doctrinaux (souvent dogmatiques, mais pas toujours) qui expliguentla religion
et (b) des pratiques permettant aux gens de réaliser des cultes qui ont généralement pour but d'honorer
le ou les dieux. Le christianisme, par exemple, explique a ses fideles l'origine de la religion, ses
fondateurs, son histoire, la nature de Dieu et ses commandements pour I'humanité : tout cela est
expliqué dans la doctrine chrétienne développée dans un texte sacré, la Bible. Mais le texte n'est pas
suffisant pour garder vivante la religion. 11 faut également « pratiquer », c'est-a-dire rendre honneur au
dieu, par la priere et la lecture des textes sactés, le plus souvent dans un lieu de culte, I'église qui, par
son haut clocher pointant vers le ciel, permettrait aux fidéles I'accés aux cieux.

c) Que pourrait étre le projet de ce discours ? Que vise le discours religieux ? Cette question est
épineuse, puisqu'il semble que la réponse varie selon que l'on soit a I'intérieur ou a l'extérieur de ce
discours. Je m'explique : pour un croyant, la religion ne peut setvir qu'a honorer le Saint-Esprit a
lorigine de I'Univers, a qui l'on doit tout, puisque sans lui nous ne serions pas la. Mais pour un
rationaliste, « objectivement » et en s’appuyant sur les discours scientifique, historique, sociologique,
anthropologique et psychologique, la religion sert a expliquer l'inexplicable, a fournir des réponses pour
donner un sens au monde. S'il est vrai que la premiére réponse (religieuse) semble un peu a I'écart dans
un livre de philosophie (ou la rationalité doit dominer), la deuxiéme (rationaliste) enléve de la couleur
au discours religieux, qui est, disons-le, un discours dominant sur terre, un discours auquel la majorité
des sept milliards d'étres humains se réferent constamment. Nous allons donc, exceptionnellement
pour ce discours, retenir les deux réponses. Si je porte le chapeau du croyant, alors forcément le
discours religieux sert a honorer le ou les dieux. Ne pratiquer gue pour mériter le ciel serait égoiste et
donc irrespectueux pour celui ou ceux qui ont créé le monde. Toutefois, si je porte mon chapeau de
rationaliste, je percois ce discours comme une fagon qu'ont trouvée les hommes de donner du sens au
monde, a la vie, a la mort, aux phénomenes, etc.

3.5 Le discours scientifique

Le discours scientifique est un discours tellement intégré dans la culture contemporaine qu'il fait partie
de notre facon de voir le monde sans que nous en soyons toujours conscients. Notre société est tres
favorable a la science : a titre d’exemple, vous avez sans doute fait beaucoup plus de science que de
philosophie au cours de vos études. Généralement, dés le primaire, on introduit les enfants au discours
scientifique. Au fil des siécles, ce dernier a développé bon nombre de theses, théories et connaissances

7 B. Castelnérac et M. Fortin, En compagnie des grecs, préface de Luc Brisson, Ed. Fides Education, Montréal, 2014,
p- 29



tres utiles. Alors que le discours religieux avait appris aux Grecs que le soleil se « levait » en étant
déplacé par le dieu Hélios, 'approche scientifique a plutot permis de comprendre que le soleil ne se /ve
pas, qu'il est fixe dans notre systeme solaite et que c'est plutdt la Terre qui, en tournant sur elle-méme,
nous en donne I'impression.

Lors du « miracle grec », le développement fulgurant du discours rationnel s'est divisé en deux. Si la
premiere branche s'est tournée vers les problémes humains fondamentaux (philosophie), la deuxieme
s'est plutot tournée vers l'explication des phénomeénes physiques par leurs causes (science). Le discours
scientifique est donc cousin de la philosophie par son approche basée sur une utilisation rigoureuse de
la raison, mais il s'en distingue totalement par son objet.

3.5.1 Objet, méthode et projet du discours scientifique

Depuis sa naissance jusqu'a aujourd'hui, le discours scientifique s'intéresse au monde sensible (par
opposition au monde intelligible, c'est-a-dire au monde des idées que I'humanité a créé). On scrute
toujours plus rigoureusement le monde physique, sa biologie, ses écosystémes, l'infiniment petit,
l'infiniment grand...

a) La science a donc pour objet le monde physique, I'observable. Certains, comme le philosophe
britannique Bertrand Russel par exemple, diront méme que ce qui est a un certain moment un probleme
humain fondamental, philosophique, pourra devenir, si le probléme devient observable ou du moins
étudiable scientifiquement, un objet de la science. La ligne est parfois mince entre les deux discours.

b) La méthode du discours scientifique est mieux connue que celle des deux autres discours, dans la
mesure ou elle est souvent avancée, discutée et méme pratiquée tout au long du parcours scolaire.
Disons que c'est un discours rationnel—et en cela la science est cousine de la philosophie—qui doit
toutefois se conformer a des méthodes propres a la science dans sa facon de s’intéresser a son objet
particulier, le monde physique. Par exemple, dans un congres scientifique, un chercheur aura
commencé par bien définir les concepts qu'il utilisera, ceux-ci faisant souvent consensus. Déja, le
philosophe sera un brin jaloux dans la mesure ot les concepts en philosophie sont sujets a d’éternels
débats, cette différence étant due a la nature distincte de leur objet : pour I'un, l'abstrait, le non-
mesurable (les idées), pour l'autre, I'observable, le mesurable (le monde sensible). Une fois ses concepts
définis, le scientifique pourra avancer une hypothese et la vérifier a 'aide de la méthode expérimentale.
Clest la encore une fois un avantage fort sur le discours philosophique ! Prenons I'exemple d’un
philosophe qui avance une hypothese sur I'idée de justice et de sa possible imbrication dans la
démocratie. Pourra-t-il la confronter a une vérification de nature expérimentale ? Trés difficilement !
Non seulement « justice » et « démocratie » sont des concepts qui doivent étre définis, mais ils peuvent
l'étre d’une infinité de manicres possibles. Personne ne peut, avec certitude et preuves a l'appui,
démontrer que sa définition est la bonne, la « vraie », universellement. Il est grand, le monde des idées
! L’explorateur d'idées marche sur une terre vaste et fertile. Heureusement, nous arrivons souvent, en
philosophie, a des définitions qui font objet d’un certain consensus (mais jamais d’un consensus certain),
dans la mesure ou plus une définition est rationnelle, plus elle semble plausible. Or, nous ne parlerons
pas dans ces cas-la de certitudes ou de vérités, mais plutdt d'hypotheses probables ou plausibles qui
obtiennent une bonne adhésion au sein de la population.

Par exemple, la justice pourra définir ce qui est juste dans des textes de loi. Mais ces idées ne seront
considérées légitimes que dans une société donnée, pour un temps limité : quelqu'un, un jour, pourra
démontrer un nouveau point de vue qui rend inacceptable une loi que l'on aurait longtemps crue
juste—l'histoire est riche d'exemples. Enfin, quand le scientifique aura défini ses concepts, avancé ses
hypothéses et qu'il en aura testé la validité expérimentalement, il pourra finalement avancer une loi de
la nature, un principe premier, qui servira de guide pour développer d'autres connaissances dans son



domaine. Comme Newton qui, ayant recu une pomme sur la téte, au cours d’un repos sous un
pommier, aurait eu l'idée de la loi de la chute des corps...

11 faut toutefois ajouter que les lois scientifiques, qui font la renommée de la science, sont cycliquement
réfutées. Ainsi, la loi de la chute des corps et de la gravité de Newton fut « vraie » jusqu’a ce qu’Einstein
la remplace par la loi de la relativité. La philosophie, toujours critique, nous apprendra sur la science
qu'étudier le monde sensible rationnellement et méthodiquement ne rime pas nécessairement avec
déconvrir la vérité. Faire correspondre le sensible a des explications rationnelles est peut-étre utile, voire
éclairant, mais n'apporte pas nécessairement la vérité, ou plutét ne décrit peut-étre pas toujours
exactement la réalité. Mais quel discours pourrait décrire exactement la réalité ? Cette question est un
poids que doit porter les exploratrices et explorateurs d'idées.

c) Finalement, quel pourrait-étre le projet du discours scientifique ? On peut le résumer ainsi : décrire
rationnellement le monde sensible, expliquer et maitriser les phénoménes matériels. Connaitre la cause
d'un phénomene, en détailler les éléments, les causes et les effets, c'est une autre maniére de donner un
sens au monde. Comprendre, ¢a donne par le fait méme du sens et 'inverse est aussi vrai : donner du
sens a des parties du monde nous permet de mieux le comprendre !

3.5.2 Le scientisme

Sile discours scientifique est un discours rationnel, il n'est pas nécessairement critique. C'est-a-dire que
la logique de la science, qui est d'avancer dans I'explication du monde sensible par l'expérimentation,
n'inclut pas nécessairement les questions morales. Le scientifique n'est pas nécessairement un éthicien.
En cherchant a expliquer un phénomene, la science n'est pas intrinsequement habilitée a déterminer si
ses résultats ou sa démarche sont éthiques (morales) ou non. Pourtant, certains adeptes de la pensée
scientifique sont a ce point convaincus que la science amene la vérité qu’ils sont préts a croire que seule
la science peut légitimement explorer le réel. Ces gens appartiennent a un mouvement de pensée que
I'on nomme le scientisme et selon lequel on pourrait trés bien se départir du discours religieux et du
discours philosophique. Ainsi, la science seule pourrait répondre a zoutes les questions, a fous les
dilemmes, qu’ils soient moraux, abstraits, empiriques ou non ! Alors si la science peut cloner des étres
vivants, alors clonons ! Si elle peut produire la bombe atomique, alors il faut la fabriquer. Si la science
peut modifier génétiquement les aliments pour les rendre plus performants, alors il faut aller dans cette
voie. Le scientisme nous ameéne a croire que tout ce qui provient de la science est bon.

3.6 le discours artistique, un cas a part

On peut cependant ajouter un quatriéme grand discours : le discours artistique. Celui-ci pose un
probléme intéressant, car il est probablement le plus ancien mode d’expression humaine, peut-étre
antérieur a Papparition des textes religieux. Les peintures pariétales, la musique rythmée, la danse ou la
sculpture témoignent d’une volonté d’exprimer, d’interpréter et de symboliser le monde. Ce discours
s’inscrit lui aussi dans le langage, mais dans un langage élargi, fait de signes, de formes et de gestes,
plutdt que de concepts et de définitions. L’art construit des mondes et donne accés a une connaissance
sensible, intuitive, parfois énigmatique riche de sens. A sa maniére, ce discours explore lui aussi la
réalité, 'expérience humaine et le mystére du monde.

Cependant, contrairement aux trois discours principaux (religieux, philosophique, scientifique), le
discours artistique ne cherche pas prioritairement a expliquer le réel, ni a le justifier, ni a le démontrer.
1l manifeste, il évoque, il met en sceéne, imite, met en tension ou transfigure. La ou le discours
scientifique exige la preuve, le discours religieux I'adhésion, et le discours philosophique la cohérence,
le discours artistique demande plutot une réception, une attention ou un ressenti. Cest pourquoi il
influence profondément les autres discours sans s’y confondre : la religion s’est toujours servie de 'art



(pensons aux cathédrales), la philosophie a souvent dialogué avec I’art (pensons a Platon et la mimesis),
et la science, aujourd’hui, trouve dans I’art un partenaire pour représenter I'invisible.

Ainsi, si 'on peut distinguer les discours, on ne peut pas les isoler : chacun éclaire le monde, mais de
biais différents.

3.6 Conclusion

Le scientisme, tu vois, nous engage dans une démarche dangereuse : confier toutes les questions a un
seul discours. Il est probablement préférable de penser que la diversité des discours crée un équilibre
sain. Quand la science nous a proposé de tenter le clonage sur les étres humains, le discours religieux
et le discours philosophique ont tout de suite réagi. Certains religieux nous ont ramenés a des préceptes
moraux qui devaient freiner le développement du clonage. Ils nous ont rappelé 'importance de la vie
telle qu’elle est, sans modification apportée par ’homme. Les philosophes ont quant a eux tenté de
démontrer rationnellement qu’il y a beaucoup de risques de dérapage si 'on s’engage dans une telle
voie. Tu vois peut-étre, comme moi, qu’il est fort probable que ’humanité ait tout a gagner a respecter
cette diversité des discours.

E ~ Discours ~

" Discours Objet | Meéthode Projet ]l
?hibsop/u'que Question de sens Raison critique Bien agir 3
5 %[gwux Lien avec le sacré | Doctrines & pratigues|  Honorer ow

; donner un sens
Scientyqque Observable | Expérimentation. fxpliquer les
& phénoménes
& J“lrtistique Lesens évoqué |  Construction. | Proposer un sens
o olique _par [évocation
Er 24

Par ailleurs, il est fréquent que des lectures extrémistes de certaines religions encouragent leurs fidéles
a ignorer—voire a combattre—Iles discours scientifiques et philosophiques. Une lecture extrémiste de
la science ou d’une philosophie peut aussi aller dans le sens de vouloir éliminer les autres types de
discours. Mais hormis le risque de provoquer de la violence et des conflits, voire méme des guerres, il
semble que de tenter d’éradiquer un discours ou un autre est inutile ou méme impossible.

O

Si vous souhaitez tester votre compréhension de ce chapitre, essayez de répondre aux 10 questions a
choix de réponse sur notre site Internet www.explorateursidees.com

*
**


http://www.explorateursidees.com/

